
126

Збірник наукових праць «Нова філологія» № 100 (2025)  ISSN 2414-1135

УДК 821.14’02:159.964			              Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0
DOI https://doi.org/10.26661/2414-1135-2025-100-16

ЕТИКО-ПЕДАГОГІЧНИЙ ДИСКУРС АРІСТОФАНА  
В ПСИХОАНАЛІТИЧНОМУ АСПЕКТІ ІНТЕРПРЕТАЦІЇ 

Кравченко Я. П.
кандидат філологічних наук, доцент,

доцент кафедри німецької філології, перекладу
та світової літератури

Запорізький національний університет
вул. Університетська, 66, Запоріжжя, Україна

orcid.org/0000-0002-1219-4688
yana_kr@yahoo.com

У статті здійснено спробу інтерпретації комедії Арістофана «Хмари» з 
використанням інструментарію класичного психоаналітичного методу. 
Такий підхід дає змогу розглядати твір не лише як сатиру на софістів 
та нову освіту Афін, а й як вияв глибинних психологічних конфліктів – 
як індивідуальних, так і суспільних. Передусім аналізується розгортання 
основного сюжетотворчого мотиву – протистояння між батьком і 
сином, що має виразний едіпівський підтекст: син бореться із символом 
авторитету і влади, намагаючись посісти його місце. Символічне 
«вбивство батька» трансформується в боротьбу за владу, мову і мораль. 
Стрепсіад при цьому уособлює застарілу, але все ще панівну афінську 
мораль (Суперего), Фідіппід символізує Ід (Воно) – несвідомі бажання, 
що вивільняються через нову філософію, яка розмиває моральні межі. 
Літературознавчий психоаналіз дає змогу встановити глибинні механізми 
авторського моделювання етико-педагогічної концепції. Пародійно-
фарсове зображення нових педагогічних ідей філософів-софістів 
можна трактувати як проєкцію небезпеки переходу від авторитарного 
способу виховання, що забезпечує психологічну стабільність і ясність, 
до більш вільних і неструктурованих методів, які можуть призвести до 
психологічних криз. Образ Сократа як небезпечного софіста, що розбещує 
молодь і заперечує традиційних богів, утілює колективний страх афінян 
перед руйнуванням звичних моральних норм, витісненням батьківського 
авторитету, зміною системи цінностей, появою нової, інтелектуальної 
влади замість традиційної. Через призму психоаналітичних концепцій 
розглянуто ідеологічне протистояння Правого і Неправого, що втілює 
конфлікт між несвідомими бажаннями і соціальними нормами. Старе 
покоління символізує стабільність і моральні принципи, а нові ідеї, 
представлені в образі Сократа, обіцяють більше свободи, але водночас 
є деструктивними і загрожують моральним основам суспільства. 
Психоаналітичної семантики сповнені й образи нових божеств – Хмар, 
що постають як уособлення ірраціонального, хаотичного, жіночого 
начала, що вступає у конфлікт із патріархальною, логіко-центричною 
структурою мислення. Психоаналітичний аналіз «Хмар» виявляє глибоке 
розуміння Арістофаном конфліктів, що стосуються моральності та етики 
в освіті. Через критику нових педагогічних ідей він показує психологічні 
ризики, які виникають за порушення традиційних моральних норм.

Ключові слова: психоаналіз, 
проєкція, перенесення, 
сублімація, Его (Я), Ід (Воно), 
несвідоме, едіпальність, 
патріархат, фарс, травестія.



127

Collection of scientific papers “New Philology”. № 100 (2025)  ISSN 2414-1135

Постановка проблеми. Давньогрецька сміхова 
культура, зокрема комедійна спадщина Арісто-
фана, є невичерпним смислотворчим джерелом 
для представників літературознавства, культу-
рології, театрознавства, антропології, філософії. 
Творчість «батька комедії» є об’єктом осмислення 
у контексті різноманітних методологічних під-

ARISTOPHANES’ ETHICAL AND PEGAGOGICAL DISCOURSE FROM 
A PSYCHOANALYTIC INTERPRETIVE PERSPECTIVE

Kravchenko Yа. P.
Candidate of Philological Sciences, Associate Professor, 

Associate Professor at the Department of German Philology, Translation 
and World Literature 

Zaporizhzhia National University 
Universytetska str., 66, Zaporizhzhia, Ukraine

orcid.org/0000-0002-1219-4688
yana_kr@yahoo.com

The article makes an attempt to interpret Aristophanes’ comedy «The Clouds» 
by using the techniques of the classical psychoanalytical method. This approach 
allows viewing the work not only as a satire on the Sophists and the new 
Athenian education but also as manifestation of deep psychological conflicts 
– both individual and social. Firstly, the work analyzes the development of 
the main plot-forming motif – a confrontation between the father and the 
son, which has a distinctive Oedipal subtext: the son fights with the symbol 
of authority and power trying to take over his place. The symbolic «murder 
of the father» transforms in the struggle for power, language, and morality. 
Strepsiades, in this case, embodies the outdated but still dominant Athenian 
morality (Superego) whereas Pheidippides symbolizes the Id (It) – unconscious 
desires released through the new philosophy which blurs moral boundaries. The 
literary psychoanalysis makes it possible to define the underlying mechanisms 
of the author’s modeling of the ethical and pedagogical concept. The parodic 
and farcical depiction of the Sophist philosophers’ new pedagogical ideas 
can be interpreted as a projected danger of transition from an authoritarian 
method of education, which provides psychological stability and clarity, to 
more liberal and unstructured methods, which may lead to psychological 
crises. The image of Socrates as a dangerous sophist who corrupts the youth 
and denies the traditional gods represents the Athenians’ collective fear 
regarding the destruction of conventional moral norms, the displacement of 
parental authority, the change of the value system, and the emergence of a 
new intellectual power instead of the traditional one. Through the prism of 
psychoanalytical concepts, the ideological confrontation between Right and 
Wrong is examined, which embodied the conflict between unconscious desires 
and social norms. The old generation symbolizes stability and moral principles 
while new ideas, represented by the image of Socrates, promise more freedom, 
but at the same time are destructive and threaten the moral foundations of 
society. The psychoanalytical semantics are also present in the images of new 
deities – the Clouds, which appear as the personification of the irrational, 
chaotic, feminine principle that comes into conflict with the patriarchal, logic-
centered structure of thinking. The psychoanalytical analysis of «The Clouds» 
reveals Aristophanes’ deep understanding of conflicts related to morality and 
ethics in education. Through his criticism of new pedagogical ideas, he shows 
the psychological risks that arise when traditional moral norms are violated.

Key words: psychoanalysis, 
projection, transition, 
sublimation, Ego (Self), Id (It), 
unconscious, Oedipal complex, 
patriarchy, farce, travesty.

ходів і практик інтерпретації. Численні наукові 
розвідки присвячено світоглядним і суспільно-іс-
торичним передумовам творчості Арістофана, 
ідейному спрямуванню його комедій, особли-
востям проблематики, характерів, засобам коміч-
ного, стилістиці та поетиці творів [Papageorgiou, 
2004; Larson, 2014]. Комедія «Хмари», постав-



128

Збірник наукових праць «Нова філологія» № 100 (2025)  ISSN 2414-1135

лена 423 р. до н. е., чи не найбільше привертає 
увагу дослідників, оскільки має актуальну в усі 
часи проблематику – виховання й освіти молоді. 
Найчастіше предметом розгляду науковців стає 
арістофанівський комізм у зображенні софістики 
і пародійне висвітлення постаті філософа Сократа 
[Адо, 2014; Moore, 2015; Еліан, 2020]. Не менше 
уваги приділяється світоглядному конфлікту, що 
лежить в основі сюжету, – зіткненню патріархаль-
но-полісної моралі і релігійної традиції з ідеалами 
демократії доби Перікла [Kastely, 1997; Bromberg, 
2012]. 

Комедія «Хмари» постає у різних прочитан-
нях, однак досі не ставала предметом розгляду з 
використанням інструментарію психоаналізу. На 
нашу думку, цей підхід є досить плідним у розу-
мінні способів вираження арістофанівських ідей, 
зокрема етико-педагогічних. 

Мета даної розвідки – установлення пси-
хоаналітичних моделей, що лежать в основі 
вираження арістофанівської концепції освіти і 
виховання в комедії «Хмари». Досягнення мети 
передбачає вирішення таких завдань: проаналі-
зувати морально-виховні уявлення доби Перікла, 
що відображені в комедії Арістофана «Хмари», 
визначити їхню роль у формуванні етико-педаго-
гічного дискурсу твору; ідентифікувати психоана-
літичні моделі та механізми, що актуалізуються 
у взаємодії персонажів та в розвитку конфліктів, 
пов’язаних з освітою і вихованням; дослідити 
особливості репрезентації арістофанівської кон-
цепції виховання через призму психоаналітичних 
підходів (зокрема, механізмів сублімації, перене-
сення, проєкції, конфлікту поколінь, едіпальності 
тощо).

 Об’єктом дослідження є загальна система 
морально-виховних уявлень античності, що вияв-
ляється у структурі, конфліктах, персонажах та 
художніх прийомах твору; предметом безпосе-
реднього аналізу – психоаналітичні моделі та 
механізми, які зумовлюють специфіку вираження 
арістофанівської концепції освіти й виховання у 
«Хмарах». 

Виклад основного матеріалу дослідження. 
Психоаналітична критика використовує низку 
категорій фройдівського аналітичного методу. 
Зокрема, сублімація – трансформування витісне-
них бажань; перенесення – перенаправлення воро-
жості на постать іншого; проєкція – невизнання 
негативного уявлення про себе як про частину 
себе. Як стверджує П. Баррі, «фройдівська інтер-
претація завжди становила значний інтерес для 
літературних критиків переважно тому, що несві-
доме не може говорити прямо, експліцитно, а 
робить це через образи, символи, емблеми й 
метафори» [Баррі, 2008, с. 122]. Літературознав-
чий психоаналіз, таким чином, уможливлює вияв-

лення законів творчого процесу, теоретизацію 
психологічного впливу літератури на читача. 

Ідейну основу конфлікту «Хмар» становлять 
взаємини батька і сина як представників різних 
поколінь, носіїв протилежних ціннісних і світо-
глядних орієнтирів. Суть окресленого протиріччя 
в тому, що старовинні чесноти предків і патріо-
тичні переконання колись єдиного афінського 
полісу, втілені у постаті батька Стрепсіада, тепер 
не відповідали прогресивним поглядам молодого 
покоління, що не бажало наслідувати патріар-
хальні традиції старших. Арістофан робить пред-
метом критики і висміювання нову софістичну 
філософію, виступає ворогом нової системи вихо-
вання й освіти юнацтва. 

Конфлікт батька і сина – традиційний аспект 
психоаналітичної критики, крізь призму якого 
пояснюються механізми формування людської 
психіки. Виявом цього конфлікту є Едіпів комп-
лекс. Сутність його – у прихованому прагненні 
сина подолати владу батька, змістити його як 
суперника (здійснити символічне «вбивство 
батька»). Останнє породжує відчуття провини 
перед батьком. Через глибинну едіпальність 
З. Фройд розкриває не лише роботу психіки інди-
відуума, а й висвітлює виникнення культури, 
релігії, художньої творчості, моралі. На думку 
Н. Зборовської, «Едіпів комплекс може бути пред-
ставлений як психоаналітичний код для розу-
міння розвитку індивіда; … як психоаналітичний 
код для пояснення духовності, феномену творчої 
особистості і культури загалом» [Зборовська, 
2003, с. 38]. 

Арістофанівські персонажі, батько Стрепсіад і 
син Фідіппід, – суперники, оскільки є представни-
ками протилежних ціннісних позицій і моральних 
кодексів. Вони змагаються за утвердження своєї 
правоти і, з рештою, за володарювання і доміну-
вання в родині й ширше – за авторитет у суспіль-
стві. Уже у пролозі комедії актуалізується напру-
жене протистояння-суперництво батька і сина. 
Лейтмотив прологу – батьківське розчарування, 
невдоволення поведінкою і способом життя сина. 
Зауважимо, що загострення цього конфлікту роз-
починається з розгортання мотиву сну і снови-
діння. Сон у психоаналізі – важливий механізм 
трансформації справжніх подій і бажань. Уві сні 
відбувається трансляція неусвідомлених ідей 
у конкретні образи. Замасковані фантазії-ба-
жання формують зміст сновидіння, а підсвідомі 
імпульси, що знаходять своє задоволення у цих 
замаскованих формах, є латентним, прихованим 
змістом.

У пролозі «Хмар» Арістофан удається до 
мотиву раптового пробудження Стрепсіада, 
переходу його від стану спокою до емоційного 
збудження. Роздуми батька про сина розпочи-



129

Collection of scientific papers “New Philology”. № 100 (2025)  ISSN 2414-1135

наються на межі сну і реальності: «Стрепсіад і 
Фідіппід удосвіта дрімають на ґанку Стрепсіа-
дового дому. Стрепсіад прокидається. Стрепсіад: 
Ой-ой, ой-ой! / О Зевсе-царю, що за ночі стали в 
нас! / Без краю ніч! Коли ж то вже розвидниться? / 
Давно я чув, як проспівали півні десь. / Раби хро-
путь. ... (Показуючи на сина, що спить поруч). 
А цей моторний парубок без просипу / Вилежує 
тут нічку…» [Арістофан, 1980, с. 85]. Батькове 
безсоння, сповнене тривог і важких переживань, 
протиставлене синовому спокійному сну. Тут бере 
початок сюжетний антагонізм, котрий у подаль-
шому переросте у серйозний конфлікт. «Гризуть 
мене / Витрати всякі, ясла та борги мої. / А все 
через синочка…» [Арістофан, 1980, с. 85]. При-
чина батьківського невдоволення – синове захо-
плення кінними перегонами, що тлумачиться як 
найгірше з можливих нещасть: «Чубом вихрячи, / 
Гасає верхи, править колісницею, / Лиш кіньми й 
снить» [Арістофан, 1980, с. 85]. Фідіппід, судячи 
з батькових реплік, продовжує бачити сновидіння: 
«Фідіппід (крізь сон) Не химеруй, Філоне! Навпро-
стець прямуй! / Стрепсіад Ну, от оте нещастя, 
що загубить нас! / Йому й у снах лиш гони все 
ввижаються» [Арістофан, 1980, с. 86]. «Фідіппід 
(крізь сон) Остигнуть дай і в стайню зажени коня» 
[Арістофан, 1980, с. 86]. Сон у фрейдистській тео-
рії – явище багатозначне і часто ключове у про-
цесі породження смислів. Образ коня сповнений 
глибинної символічної семантики і можливості 
психоаналітичного тлумачення. 

 У класичному психоаналізі З. Фройда кінь 
символізує лібідо, тобто сексуальну енергію 
або несвідомий потяг до життя. Інстинктивні 
імпульси, особливо агресивні чи сексуальні, які 
людина намагається контролювати за допомогою 
розуму (Его). В описаному Фройдом випадку п’я-
тирічного хлопчика Ганса страх перед конем сим-
волізував страх перед батьком і був проявом Еді-
пового комплексу: «Кінь у сновидіннях і фобіях 
Ганса репрезентував фігуру батька, великого і 
небезпечного» [Фройд, 1998, с. 217]. Юнґівська 
інтерпретація заснована на розумінні коня як 
архетипного образу: він символізує життєву енер-
гію, інстинкт, підсвідоме або тваринну частину 
людської психіки. У сновидіннях кінь може 
виступати провідником у несвідоме, символом 
переходу або трансформації (наприклад, подібно 
до коня, що несе героя у подорож). Білий кінь – 
духовна чистота, піднесення; чорний кінь – тіньо-
вий бік особистості, пригнічені бажання. «Кінь 
може означати волю, силу, пристрасть, свободу – 
усе, що виходить за межі контролю раціонального 
«Я». Якщо кінь дикий або некерований – це може 
вказувати на внутрішній конфлікт між свідо-
мими намірами та несвідомими потягами. Якщо, 
навпаки, кінь слухняний, сильний, гармонійний – 

це знак узгодження інстинктів і свідомості» [Юнґ, 
2018, с. 186].

Зауважимо, що конфлікт, намічений у пролозі 
комедії «Хмари», надалі ускладнюється введен-
ням мотиву ворожості батька до матері, адже 
винуватицею морального розбещення сина Стре-
псіад уважає свою дружину. Утворюється пев-
ний родинний трикутник, у якому батько і мати 
є суперниками у методах виховання, а отже, й у 
силі впливу на сина. Актуалізується мотив від-
вертої ворожості чоловіка до дружини, адже 
Стрепсіад уважає помилкою свій шлюб із пред-
ставницею міського соціального середовища: 
«Бодай би навіть сваха та загинула, / Що шлюб з 
твоєю матір’ю нараяла» [Арістофан, 1980, с. 86]. 
Далі пояснюються причини чоловікового невдо-
волення. Головний аргумент Стрепсіада: «Роз-
кішне в мене на селі життя було – / Я безтурбот-
ним лежнем на дозвіллі жив, / Серед овець, олив 
і медоносних бджіл. / Сам селянин, побрався 
я з небогою / Мегакла, мов сама Кесіра гор-
дою, / Заможною, значною городянкою» [Арісто-
фан, 1980, с. 86–87]. Зауважимо, що традиційно 
сільський спосіб життя характеризується такими 
ознаками, як простота існування, поміркованість, 
близькість до природи, відданість хліборобській 
праці. У системі цінностей городянина, навпаки, 
схильність до надмірностей, розваг, розбещеність, 
лінощі, жадоба до влади, матеріальних ціннос-
тей тощо. Таке протистояння так само може бути 
інтерпретоване в психоаналітичному аспекті, 
особливо якщо звернутися до ідей З. Фройда про 
родинні стосунки, Батько (Стрепсіад), син (Фідіп-
під) і мати – це класична едіпова тріада, у якій між 
батьком і сином розгортається боротьба за владу 
та моральну перевагу, а мати стає символічним 
об’єктом бажання – носієм витонченої культури і 
аристократичних звичок, які Стрепсіад зневажає.

Психоаналітично це можна трактувати як 
перенесення батьківської агресії на матір, адже 
саме вона, на думку героя, «зіпсувала» сина – 
тобто зробила його чужим, віддаленим від батька 
і традиційних поведінкових норм. Таким чином, 
звинувачення дружини – проєкція страху Стрепсі-
ада втратити владу у сім’ї. Батько не усвідомлює 
власної відповідальності за виховання сина, тому 
витісняє почуття провини, звинувачуючи матір. 
Це класичний механізм проєкції: він переносить 
власну слабкість (нездатність виховати Фідіппіда) 
на іншого. Така проєкція слугує психологічним 
захистом, що дає змогу зберегти образ себе як 
простого, чесного селянина, тоді як винною стає 
розбещена жінка з вищого кола.

Зауважимо, що мати Фідіппіда у «Хмарах» не 
є активною героїнею, але у свідомості Стрепсі-
ада вона набуває архетипного значення джерела 
розбещення, тобто жіночого начала, що загро-



130

Збірник наукових праць «Нова філологія» № 100 (2025)  ISSN 2414-1135

жує патріархальному порядку. У фройдівській 
термінології це пов’язано зі страхом перед жіно-
чим вторгненням, що руйнує чоловічу ієрархію. 
Фідіппід, який надалі під впливом Сократа і 
софістів починає сперечатися з батьком і навіть 
б’є його, може розглядатися як реалізація несві-
домого бунту проти батьківської влади, тобто 
реалізується фаза едіпового конфлікту, коли син 
прагне утвердити власне «Я» шляхом заперечення 
авторитету батька. Це також і символ культурного 
конфлікту старого аграрного світу (традиційного 
батька) проти нової софістичної освіти, що уосо-
блює розум, нову риторику, міські цінності.

У психоаналітичній парадигмі батько Стре-
псіад виступає як Суперего, син – як Ід. За 
З.  Фройдом, Ід (або «Воно») – це  примітивний, 
несвідомий компонент особистості, який містить 
інстинктивні потяги, імпульси та сексуальну 
енергію, що діє на основі принципу задоволення 
і прагне негайного задоволення потреб без ураху-
вання реальності чи моралі.  Ід є джерелом пси-
хічної енергії для всіх бажань і мотивації, але 
його неможливо задовольнити в природній формі 
через соціальні обмеження, тому воно взаємодіє 
з  Его (Я)  та  Суперего (Над-Я). Стрепсіад уосо-
блює застарілу, але все ще панівну мораль (Супе-
рего). Фідіппід символізує Ід – несвідомі бажання, 
що вивільняються через нову філософію, яка роз-
миває моральні межі. Софістика ж стає засобом, 
який дозволяє Ід подолати Суперего, легалізуючи 
потаємні імпульси. Стрепсіад намагається зму-
сити сина навчитися софістичних хитрощів, щоб 
уникнути боргів. Урешті-решт, Фідіппід, навчив-
шись суперечити традиційній моралі, починає 
бити батька й виправдовує це логікою. Цей кон-
флікт є ілюстрацією Едіпового комплексу у кла-
сичному фройдівському сенсі: син бореться із 
символом авторитету, намагаючись зайняти його 
місце. Але замість прямої боротьби за матір тут 
бачимо боротьбу за владу, мову й мораль, тобто за 
символічний порядок.

Однією з проблем сучасності, що потребує 
вирішення, Арістофан уважав проблему вихо-
вання молодого покоління в умовах періклівської 
демократії. У «Хмарах» увага автора прикута до 
системи освіти в умовах демократичного ладу, 
осмислюються релігійні реформи і вчення софі-
стів як світоглядна основа доби Перікла. Учення 
софістів відповідало ідеологічним потребам часу. 
Софісти, або «вчителі мудрості», вважаються 
засновниками європейської гуманістичної філо-
софії, оскільки вони сприяли трансформації тра-
диційної міфологічної свідомості в бік людини і 
природи. Про суспільне значення і визнання софі-
стики ідеологічною базою демократії свідчить 
факт особистої належності філософа Протагора 
до кола Перікла. Софісти утверджували значення 

риторики, що було зумовлено політичною необ-
хідністю укріплення демократії. 

Один з основних педагогічних мотивів у «Хма-
рах» – це вибір між традиційним вихованням, яке 
дає чіткі моральні орієнтири, і більш модерними 
підходами, котрі прагнуть порушити ці норми. 
Вибір цього типу освіти може бути трактований 
як прояв вищих та нижчих психологічних проце-
сів: наявність глибинних, часто несвідомих стра-
хів і бажань, що є в основі педагогічного вибору. 
Арістофан дає оцінку нової системи освіти і вихо-
вання, критикує софістику як безбожну науку, що 
суперечить традиційній патріархальній релігії. 
Драматург сприймав софістику як засіб маніпу-
ляції свідомістю і поведінкою людини, у цьому й 
полягала сутність демократичних реформ у релі-
гійній сфері. Арістофан створює образ Сократа 
як небезпечного софіста, що «розбещує молодь» і 
заперечує традиційних богів. У психоаналітичній 
інтерпретації це можна сприймати як проєкцію 
колективного страху афінян перед руйнуванням 
звичних моральних норм і символічне витіснення 
батьківського авторитету; зміною системи цін-
ностей (страх кастрації – втрата «батька-полісу»); 
появою нової, інтелектуальної влади замість тра-
диційної. Таким чином, Сократ у комедії – це сим-
вол витісненого «іншого», який загрожує стабіль-
ності суспільного «Я». Постать Сократа також 
може бути інтерпретована як символічна фігура 
«батька» і об’єкт підсвідомого бажання. Якщо 
застосувати фройдівську модель, то конфлікт 
між традиційними афінянами і Сократом можна 
розглядати як зіткнення між Над-Я (суспільна 
мораль) і Воно (бажання руйнування табу).

Сократ – уособлення несвідомого потягу до 
сумніву, до руйнування старих ідей. Арістофан 
через висміювання прагне нейтралізувати цю 
загрозу, висміяти батька, щоб приборкати страх 
перед ним. У цьому контексті сміх – це захисний 
механізм психіки (за Фройдом, гумор часто знімає 
напруження, пов’язане з витісненими страхами). 
У юнгіанській інтерпретації Сократ – архетип 
мудреця, який з’являється, коли суспільство пере-
буває у кризі цінностей. Проте в комедії Арісто-
фана цей мудрець показаний як карикатурна 
«тінь» – темний бік афінської душі, яку суспіль-
ство не хоче визнавати. Таким чином, висмію-
вання – це спосіб витіснення архетипу, спроба 
зберегти психологічну рівновагу полісу. Згідно 
з ідеями Фройда, комедія Арістофана – приклад 
того, як сміх дає змогу виразити заборонені 
бажання: глузування з філософа дає змогу публіці 
безкарно критикувати інтелектуальну еліту. Гля-
дачі відчувають емоційне полегшення, пережи-
ваючи сміховий катарсис у пародійно-травестій-
них епізодах перебування Стрепсіада в думальні 
Сократа.



131

Collection of scientific papers “New Philology”. № 100 (2025)  ISSN 2414-1135

Арістофан високо цінує і звеличує демокра-
тію минулого, яка колись відбила навалу персів, 
відбудувала наново Афіни, заклала основу їхньої 
політичної й культурної могутності, об’єднала всі 
прогресивні сили тодішнього еллінського світу. 
Вона вміла виховувати молодь за правилами 
суворої моралі і чесності. Головний агон у коме-
дії «Хмари» – це суперечка Правого й Неправого 
(Правди і Кривди). Правий, звертаючись до юнака, 
кличе його на той шлях, на якому виростало 
колись плем’я героїв. Якщо ти підеш за мною, 
каже Правий, то «І, здоровий, квітучий, міцний, 
ти свій час / у гімнасіях будеш проводить, / А не в 
дотепах пишних, як люблять тепер, / на міському 
вправлятись майдані, / Чи у позвах крутійських, 
нікчемних, дрібних / по судах цілоденно тяга-
тись. / Ти в гаях Академії, в тиші олив / плодови-
тих гулятимеш скромно / Із розумним ровесником, 
в світлих вінках / з очеретяних білих листочків. / 
Аромати дзвіночків вчуватимеш там / і тополі срі-
блястої шелест, / На дозвіллі радіючи в час весня-
ний, / коли ясен з платаном шепоче. / Як моїх ти 
послухаєш добрих порад / І всією душею приста-
неш на них, / будеш завжди міцний, / Будуть груди 
могутні, обличчя ясне, / Плечі сильні, кремезні...» 
[Арістофан, 1980, с. 135]. Але це мрія, якій уже 
не відповідає дійсність часів Арістофана. У педа-
гогіці, як і у філософії його часу, головне місце 
посіли софісти, які проповідували відносність 
усякої моралі, як і всякого пізнання. Це проти-
стояння можна розглядати через призму психоа-
налітичних концепцій, зокрема теорії конфлікту 
між несвідомими бажаннями і соціальними нор-
мами. Старе покоління символізує стабільність 
і моральні принципи, а нові ідеї, представлені в 
образі Сократа, обіцяють більше свободи, але 
водночас є деструктивними і загрожують мораль-
ним основам суспільства.

Правий розповідає про суворість колишнього 
виховання, що сформувало воїнів Марафону. 
Заперечуючи Правому, Неправий говорить, що 
ніде і ніколи моральна чистота не приносила 
користі. Нехай Фідіппід подумає про невигідність 
скромності; вона позбавляє нас усіх задоволень: 
жінок, ігор, святкувань, вина і веселощів. Якщо, 
приміром, юнак вступив у зв’язок із чужою дру-
жиною і був викритий, він загине, якщо не зуміє 
захистити себе. Інша справа, якщо він буде слі-
дувати настановам Неправого: він буде переко-
нувати чоловіка, що ніскільки не винний, він 
звалить провину на Зевса, скаже, що і Зевс підда-
ється любові до жінок, а чи може смертний бути 
сильнішим за бога?

Від теоретичних запитань сатира переходить 
у сферу практичної моралі. Правий вихваляє 
старе суворе виховання і його благі результати 
для фізичного та морального здоров’я громадян. 

Неправий захищає свободу прагнень хтивості. 
Кривда перемагає. Освічений Арістофан при 
цьому не є ворогом науки. У софістиці його лякає 
відрив від полісної етики, адже нове виховання 
не закладає основ для громадських доблестей. 
Як зазначає І. Тронський, «вибір Сократа за пред-
ставника нових течій не був художньою помил-
кою. Якими б великими не були розходження між 
Сократом і софістами в низці питань, його об’єд-
нувало з ними критичне ставлення до традицій-
ної моралі поліса, яку Арістофан захищає у своїй 
комедії» [Тронський, 1954, с. 199].

Арістофан демонструє неприйняття нових 
педагогічних ідей, які пропонує Сократ, і через 
фарсове й травестійне зображення критикує їх 
небезпеку. Вона полягає у тому, що ці методи пору-
шують етичні принципи та знищують моральні 
основи суспільства. Кульмінаційним вираженням 
цього є епізод логічного обґрунтування побиття 
батька. Психоаналітично це можна трактувати як 
перехід від авторитарного способу виховання, що 
забезпечує психологічну стабільність і ясність, 
до більш вільних і неструктурованих методів, які 
можуть призвести до психологічних криз. Сократ 
і його школа – образ витісненого несвідомого. 
Філософ невипадково гротескно висить у повітрі, 
підвішений до стелі у кошику, він при цьому вті-
лює відрив від матеріального світу, занурення в 
абстрактне мислення – тобто символ несвідомого, 
яке відривається від тілесного, повсякденного, 
соціального. Сократівська школа-думальня – це 
місце витіснення, де реальність підмінюється 
абсурдними логічними трюками, такими як вимі-
рювання довжини стрибка блохи, дослідження 
властивостей комариного гузна тощо.

Не меншого символічного значення набувають 
у комедії образи нових божеств, пропагованих 
Сократом і софістами. Хмари – це божества нової 
релігії, які приймають різні форми. У психоаналі-
тичному ключі їх можна трактувати як проєкцію 
підсвідомості персонажів – мінливих, непостій-
них і оманливих. Вони постають як уособлення 
ірраціонального, хаотичного, жіночого начала, що 
вступає у конфлікт із патріархальною, логіко-цен-
тричною структурою.

Висновки і перспективи подальших розро-
бок у даному напрямі. Отже, з погляду психо-
аналізу комедія Арістофана «Хмари» може бути 
інтерпретована як фіксація витіснення тради-
ційних цінностей та конфлікту між поколіннями, 
де авторитетна фігура батька втрачає свою силу, 
а індивід роздвоюється між свідомою мораллю 
і підсвідомими бажаннями. Комедія побудо-
вана на численних механізмах захисту, зокрема 
зміщення, коли індивідуальні й суспільні про-
блеми (борги, лінощі, складні родинні взає-
мини, занепад моралі) переносяться на провину 



132

Збірник наукових праць «Нова філологія» № 100 (2025)  ISSN 2414-1135

софістів, і проєкція, адже Стрепсіад звинувачує 
інших у бажанні обдурювати, хоча ініціатором 
навчання софістичній псевдомудрості є він сам. 
Таким чином, актуалізується мотив підсвідомої 
боротьби Стрепсіада-батька за владу та ідентич-
ність. Він проєктує власні страхи й невдачі на 
тих, хто втілює загрозу патріархальній стабіль-
ності. Цей мотив перегукується з архетипними 
структурами Едіпового конфлікту, що Фройд 
уважав основою формування людської психіки. 
Висміювання філософа Сократа у «Хмарах» 
можна тлумачити як колективну захисну реак-
цію афінського суспільства на загрозу нових 
ідей. Символічне знищення архетипу мудреця 
через сміх стає формою сублімації страхів і 
конфліктів. У цілому психоаналітичний аналіз 
«Хмар» виявляє глибоке розуміння Арістофа-
ном конфліктів, що стосуються моральності та 
етики в освіті. Через критику нових педагогіч-
них ідей він показує психологічні ризики, які 
виникають за порушення традиційних мораль-
них норм. Цей конфлікт, виражений через 
гумор, сатиру і фарсово-травестійні прийоми, 
є важливим елементом психоаналітичного під-
ходу до розуміння етико-педагогічних поглядів 
Арістофана. 

Перспективою подальшого дослідження даної 
теми може бути актуалізація арістофанівських 
педагогічних моделей у контексті сучасних деба-
тів про освіту, мораль і соціалізацію крізь призму 
психоаналітичної теорії.

ЛІТЕРАТУРА
1.	 Адо П. Постать Сократа. Адо П. Що таке 

антична філософія / переклад С. Йосипенко. 
Київ : Культурна асоціація «Новий Акро-
поль», 2014. С. 32–53. URL: https://chtyvo.
org.ua/authors/Ado_Pier/Scho_take_antychna_
filosofiia7/

2.	 Арістофан. Хмари. Комедії / пер. зі старогр. 
Б. Тена. Київ : Дніпро, 1980. С. 83–159.

3.	 Барі П. Вступ до теорії: літературознавство 
та культурологія / пер. з англ. О. Погинайко. 
Київ : Смолоскип, 2008. 360 с.

4.	 Еліан К. Про Сократа, висміяного в коме-
дії Арістофана. Строкаті історії / пер. з 
давньогр. Д. Коваль. Львів : Апріорі, 2020. 
С. 46–48.

5.	 Зборовська Н. В. Психоаналіз і літературоз-
навство : посібник. Київ : Академвидав, 2003. 
392 с.

6.	 Тронський І. М. Історія античної літератури. 
Київ : Радянська школа, 1954. 584 с.

7.	 Фройд З. Вступ до психоаналізу / пер. з нім. 
П. Таращук. Київ : Основи, 1998. 709 с.

8.	 Юнґ К. Ґ. Архетипи і колективне несвідоме. 
Київ : Астролябія, 2018. 608 с.

9.	 Bromberg J. A. Academic disciplines in 
Aristophanes` Clouds. The Classical Quarterly. 
2012. № 62.1. Р. 81–91.

10.	 Kastely J. L. «The Clouds»: Aristophanic 
Comedy and Democratic Education. Rhetoric 
Society Quarterly. 1997. № 27.4. Р. 25–46.

11.	 Larson S. W. Rhetorical Ethics in the Comedy of 
Aristophanes. Minnesota, 2014. 211 p.

12.	 Moore C. Socrates and self-knowledge in 
Aristophanes` «Clouds». The Classical 
Quarterly. 2015. № 65.2. Р. 534–551.

13.	 Papageorgiou N. Prodicus and the Agon of the 
Logoi in Aristophanes` «Clouds». Quaderni 
Urbinati di Cultura Classica. 2004. № 78.3. 
P. 61–69.

14.	 Raymond K. The Relevance of Aristophanes A 
New Look at «Clouds». Greece & Rome. 1988. 
Vol. 35, № 1. P. 23–28.

REFERENCES
1.	 Ado, P. (2014). Postat Sokrata [The figure 

of Socrates]. Ado P. Scho take antychna 
filosofiia [What is ancient philosophy] / trans. 
by S.  Yosypenko. Kyiv  : Cultural Association 
«Novyi Akropol», 32–53. 

2.	 Aristophanes. (1980). Khmary [The clouds]. 
Aristophanes. Komedii [Comedies] / trans. from 
Ancient Greek by B. Tena. Kyiv : Dnipro, 83–159.

3.	 Bari, P. (2008). Vstup do teorii: 
literaturoznavstvo ta kulturologiia [Introduction 
to theory: Literary studies and cultural studies] / 
trans. from English by О.  Pokhinaiko. Kyiv : 
Smoloskyp, 360 p.

4.	 Elian, К. (2020). Pro Sokrata vysmiyanoho v 
komedii Aristofana [On Socrates mocked in 
Aristophanes’ comedy]. Strokati istorii [Colourful 
stories] / trans. from Ancient Greek by Dzvinky 
Koval. Lviv: Apriori, 46–48.

5.	 Zborovska, N. V. (2003). Psykhoanaliz i 
literaturoznavstvo [Psychoanalysis and literary 
studies]. Kyiv : Akademvydav, 392 p.

6.	 Tronskyi, I. M. (1954). Istoriia antychnoii 
literatury [History of ancient literature]. Kyiv : 
Radianska shkola, 584 p.

7.	 Freud, S. (1998). Vstup do psykhoanalizu 
[Introduction to psychoanalysis] / trans. from 
German by P. Tarashchuk. Kyiv : Osnovy, 709 p.

8.	 Jung, C. G. (2018). Arkhetypy i kolektyvne 
nesvidome [Archetypes and the collective 



133

Collection of scientific papers “New Philology”. № 100 (2025)  ISSN 2414-1135

unconscious]. Kyiv : Astroliabia,  
608 p.

9.	 Bromberg, J.A. (2012). Academic disciplines in 
Aristophanes` Clouds. The Classical Quarterly, 
62.1, 81–91.

10.	 Kastely, J. L. (1997). «The Clouds»: Aristophanic 
Comedy and Democratic Education. Rhetoric 
Society Quarterly, 27. 4, 25–46.

11.	 Larson, S. W. (2014). Rhetorical Ethics in the 
Comedy of Aristophanes. Minnesota, 211 p.

12.	 Moore, C. (2015). Socrates and self-knowledge 
in Aristophanes` «Clouds». The Classical 
Quarterly, 65.2, 534–551.

13.	Papageorgiou, N. (2004). Prodicus and the 
Agon of the Logoi in Aristophanes` «Clouds». 
Quaderni Urbinati di Cultura Classica, 78.3, 
61–69.

14.	 Raymond, K. (1988). The Relevance of 
Aristophanes A New Look at «Clouds». Greece 
& Rome, 35(1), 23–28.

Дата першого надходження рукопису до видання: 18.10.2025
Дата прийнятого до друку рукопису після рецензування: 13.11.2025
Дата публікації: 30.12.2025


